

# معلم بايد خودش پژوه ش كند!

## بایصحبتحسنفریدی،آموزگارنمونهٔکشوری

محمدصادقدهنادى

حسن فریدی (معلم نمونه) متولد یکی از روستاهای شیروان از استان خراسان شمالی است.وی از سال ۱۳۷۲ با آموزگاری دانش آموزان دورافتادهترین روستاهای خراسان، فعالیت خود را در آموزشویرورش آغاز کرده و سپس تحصیلات خود را در دورهٔ کارشناسی در رشته الهيات ادامه داده وتوانسته است باكسب رتبة عالی، کارشناسی ارشد را در رشتهٔ فقه و مبانی حقوق از دانشگاهی در شهر سبزوار اخذ نماید. فریدی پس از بیست و یک سال آموزگاری، به تازگی در معاونت پرورشی مجموعهٔ آموزشی شهید چمران شیروان به فعالیتهای تربیتی پرداخته و معتقد است امر پرورش هیچگاه از قرآن و معارف اسلامی جدا نیست. فرصتی فراهم نمودهایم تا تجربیات او را چراغ راه همكاراننماييم.

آقای فریدی، در سالهای اخیر، رشد جامعهٔ اطلاعاتی و فناوریهای نوین، باعث شده است اندیشههای متفاوتی در جامعه اشاعه یابد. به همین دلیل برخی از آموزگاران معتقدند تدریس برخی دروس بهویژه در حوزههای معارفی بسیار سخت شده است. آیا با این گزاره موافقید؟

امروزه ارتباطات به کمک آموزشوپرورش آمده است تا به مدد شبکههای تلویزیونی و رادیویی و همچنین رسانههای دیگر در آموزشهای مختلف عمومی تحولاتی به وجود آید و به همین دلیل به

رغم تفاوت دیدگاهها امروزه دانش آموز می تواند معارف و قرآن را از مراجع متنوعی بیاموزد.

بهنظرمدر این سال هابیشترین سرمایه گذاری های فرهنگی مختلف را در راستای محتوای دروس و معارف قرآن شاهد هستیم و به همین دلیل، صرفنظر از اینکه در این روزگار تدریس قرآن و معارف پیچیده یا ساده شده است باید بدانیم که این مسائل در کشور ما از راههای مختلف ارائه میشود و دانش آموز میتواند از روش ها و راههای مختلف با این مسائل آشنا شود و دربارهٔ آن ها دغدغه و سؤال داشته باشد.

در این میان برنامهریزی وزارت آموزشوپرورش به رغم ایراداتی که ممکن است بر آن وارد باشد، به سمت توسعه و بهبود تدریس و تفهیم دروس معارفی پیش می رود. امروزه اگر بخواهیم به دیدهٔ انصاف به مسائل نگاه کنیم انبوهی از فعالیتهای مختلف را در کشور در همین سمت و سو می بینیم. خود من حداقل در ۳۵ همایش ملی و بین المللی با محوریت این موضوع شرکت کردم که فکر نمی کنم در جای دیگری این امکان فراهم باشد. یا برای مثال، وقتی شما به مؤسسهٔ نور در شهر قم می روید، از انبوه نرم افزارهای تولید شدهٔ معارفی حیرت می کنید. این برای ما که می خواهیم روی تربیت نسل جدید فعالیت کنیم سرمایهٔ کمی نیست.

مشكل اساسى اي كه ما با آن روبه رو هستيم نبودن هماهنگیهای لازم جهت معرفی و اطلاعرسانی ابن امكانات است.

من در همین مؤسسهٔ نور، گلایه کردم و گفتم که برای مثال، من یک معلم و محقق در خراسان شمالی، چگونه باید از فلان نرمافزاری که امکان استفاده از چند صد کتاب در آن فراهم شده است، اطلاع ييداكنم؟

مشخص است که با فقدان این اطلاعرسانی، نیروهای خارج از چارچوب و خارج از کشور فضا را مناسب ببينند وبراي اينكه نشان دهند نسل آينده، اعتقادات خوبى ندارد مىآيند يديدهٔ دينستيزي و دین گریزی جوان ها را مطرح می کنند و روی آن مانور می دهند. این در حالی است که به رغم همهٔ مشکلات، امروزه بیشترین تعداد حافظ و قاری قرآن در کشور تربیت شده اند و بعضاً با گذراندن دوره های تخصصي به كشورهايي كه زبان مادري شان عربي است تنه مي زنند و گاهي از آن ها هم در اين موضوع جلوترند.

#### بر همین اساس، مهم ترین چالشهای حوزهٔ تدریس قرآن و معارف اسلامی در شرایط کنونی راچەچىزىمىدانىد؟

پيرو همين مشكل اطلاعرساني كه من عرض کردم، چالش ما برای بهروز بودن هم از همین نقطه شروع میشود. وزارت آموزشویرورش معمولاً در اکثر درسها، دورههای ضمن خدمت و کارگاهی برگزار می کند تا آموزگاران بتوانند همواره چند قدم از دانشآموز جلوتر باشند. اما منطقی که عمدتاً به ما ارائه می شود این است که معلم در دروس معارفی باید خودش یژوهش کند. این در حالی است که یژوهش و بهروز بودن در درس قرآن و معارف، علاوه بر انگیزههای شخصی معلم، به برنامهریزی سیستمی مستمر نیاز دارد. معلم باید بهطور منظم و مستمر در کارگاههایی شرکت کند تا در آنها از جدیدترین دستاوردهای نرمافزاری و توليدات فرهنگی مطلع شود و دربارهٔ مسائل جدید با استادان فن گفتوگو کند. ما متأسفانه در این زمینه از سایر گروه های درسی عقب تریم.

اگر قرار باشد که این دوره های ضمن خدمت جدیتر گرفته شود، بهنظر شما آموزش یا بهتر بگوییم بازآموزی در چه موضوعاتی اولویت دارد؟

با توجه به اینکه افتخار خدمت در «ستاد اقامهٔ نماز» را هم داشتهام باید بگویم امروز پرداختن به جوانب مختلف موضوع نماز، از اولویت خاصی برخوردار است. موضوع حجاب و امربهمعروف و نهیازمنکر هم از مواردی است که احتیاج به

دورههای تخصصی دارد و شبهات آنها، بهویژه برای نسل نو، باید حل شود. در همین دو موضوع اخیر، کشور سالهاست که هزینههای سنگینی را در بخش انتظامی و امنیتی می پذیرد، در حالی که به راحتی می توانند با هزینه کردن این سرمایهها در آموزشویرورش، به جای وزارت کشور و نیروی انتظامی به شدت از ابعاد مشکلاتی که ایجاد شده است و می شود، بکاهند.

🗖 آقای فریدی، شما چند سال پیایی به عنوان معلم نمونه شهرستان، استان و کشور برگزیده شدید، رمز این موفقیت مهم را در چه می دانید؟ مهمترین اصلی که برای من وجود دارد و اگر توفیقی هم هست، براساس همان اصل است، ایجاد یک کلاس پویا و تربیت شاگردان پرسشگر است. این مهم هیچگاه بدون پژوهشگر بودن معلم فراهم نمی شود. امتیازی که باعث شد، من بهعنوان معلم نمونه برگزيده شوم همين پژوهشها وتحقيقات است.

در نظام آموزشوپرورش ما الزامی به این امور نیست اما پرداختن به امر پژوهش میتواند به معلمان برای کسب موفقیت و تأثیرگذاری بیشتر کمک کند.

#### یشنهاد شما برای معلمانی که در حوزه های معارفی تدریس میکنند در عرصهٔ کلاسداری چیست؟

مشخصاً به همکاران پیشنهاد میکنم که از ظرفیتهای یژوهشی خودشان و همچنین از امکاناتی که در بیرون وجود دارد بهرهمند شوند و صرفأبه ضبط ويخش اكتفا نكنند.

بهویژه بهره بردن از زمینههای طبیعی راهحل بسیار مناسبی برای جلوگیری از آفت روزمرگی برای کلاسهای دینی است. ظرفیت طبیعی یکی از بزرگترین سرمایهها و کمکهایی است که در وضعیت یادگیری می تواند تحول آفرین باشد.

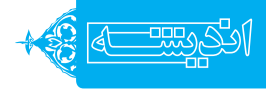
بەعنوان آخرين سؤال، از مسئولين محترم آموزش ويرورش چه انتظاري داريد؟

همان طوری که ما معلمان را به پژوهش ترغیب و توصيه مي كنيم؛ مسئولان نيز لازم است زمينه هاي لازم را برای تشویق آموزگاران به این مهم فراهم سازند. من آموزگاری را میشناسم که هفت کتاب نوشته بود و آنها را به هزینههای شخصی آماده و روانه بازار نشر كرده است اما آموز شوپرورش واقعاً نتوانسته به او کمک کند.

درخصوص تأمین هزینههای پژوهش هیچ کمکی از سوی آموزشویرورش صورت نمی گیرد و این خود از عواملی است که معلم را در پژوهش بىانگىزەمىسازد.

بەرغمھمة مشكلات،امروزه سشترين تعداد حافظ وقارى قرآن در کشور تربیت شدهاندوبعضأبا گذراندن دورههای تخصصىبه کشورهاییکه زبانمادرىشان عربى استتنه مىزنندوگاھى از آنها هم در این موضوعجلوترند







#### **اشارہ** مقالۂ در حفد

مقالهٔ حاضر در تبیین اقدامات ائمه اطهار الشی در حفظ قول و سیره نبوی مربوط به درس هشتم کتاب دین و زندگی ۳ است. حکیده

در ادامهٔ مبحث قبل، هدف آن است که میزان انطباق سیره و سنت امامان معصوم ـ اما م رضا الله، اما م جواد الله، اما م هادی الله، ـ با سیرهٔ نبوی ﷺ و معیار شناخت حدیث صحیح مورد بررسی قرار گیرد. واضح است که منطبق بودن و تبعیت عملی از سیره نبوی گام مؤثر و بلندی در جهت حفظ سیرهٔ آن حضرت خواهد بود.

کلیدواژهها: قرآن، سنت، قیام حسینی، پیامبر الگوی نیکو، تقیه و پیروی از سنت، معیار صحیح

۱. امام رضا لله در ضمن روایتی می فرمایند: «مَا شَهدَ بِهِ الْكِتَابُ وَ السُّنَةُ فَنَحْنُ الْقَائِلُونَ بِهِ» (حیات فکری امامان شیعه: ۴۵۲) هر آنچه را که قرآن و سنت تأیید کنند ما می پذیریم و آن ها را می گوییم.

در این روایت امام این ملاک و معیار بهدست ما میدهند که آنچه منسوب به ایشان است و خلاف قرآن و سنت نبوی است به دروغ ایشان نسبت داده شده است.

امام در راستای سیاست فرهنگی خود و ترویج فرهنگ قرآنی و فهم صحیح قرآن نقش مهمی داشتند که مجال بررسی آن در اینجا نیست و به اختصار به یک مورد اشاره می کنیم.

از جمله مسائل کلامی در عصر ایشان مسئلهٔ رؤیت خدا بود. عقیده ای که اشاعره برای حل آن راهی پیدا نکرده بودند و مانند اهل حدیث به رؤیت خدا

در آخرت اعتقاد داشتند و دلیل آنان در اثبات عقیدهٔ خود استدلال به آیهٔ ۱۱ سورهٔ نجم بود که می فرماید: «وَ لَقَدْرَاَهُ نَزَلَهٔ أُخْری» (النجم/۱۳). امام رضا ﷺ در پاسخ به این گروه فرمودند آیهٔ دیگری است که می فرماید: ما کَذَبَ الْفُؤَادُ ما رَأی (النجم/۱۱)، یعنی دل دروغ نگفت آنچه را دید مِنْ آیاتِ رَبِّهِ الْکُبْری (النجم/۱۸): پیامبر پارهای از آیات بزرگتر پروردگار ش را دید. و روشن است که دیدن آیات پروردگار چیزی جز خود پروردگار است. (حیات فکری امامان شیعه:۲۵۵-۴۵۴)

دام بلند امام در رفع شبهات در حصوص قرآن و ارائهٔ فهم صحیح از قرآن از فعالیتهای مهم فرهنگی امام در عصر خود بهشمار می رود.

۲. دوران فکری و عقیدتی امام جواد ﷺ با توجه به وجود رشد جريانات فكرى فرق مختلف اسلامی، دوران حساسی است. مباحث مختلف در بین خود شیعیان، اهل سنت و سایر گروهها، فهم از قرآن و سنت را دچار مشکل کرده بود. اما حضور امام در محافل و یاسخ گویی به سؤالات در این خصوص گره گشا بود و حقیقت را بر همگان آشکار میساخت. در سیاست خلفای عباسی بعضاً امام جواد ﷺ به مناظرات فقهی، کلامی، .. کشانده می شد و آنان می کوشیدند با تشکیل جلسات مناظره با امام ﷺ و رویارویی امام با برخی از دانشمندان بنام زمان، امام را در پاسخ به سؤالات ناتوان نشان دهند و اعتقاد شیعیان را در این خصوص (علم امام) سست کنند. در یکی از مناظرات یحییبن اکثم مسائلی را درباره فضائل خلفا ذکر میکنند و میگوید: در روایتی چنين آمده است که جبرئيل از طرف خدا و رسولش گفته است که از ابوبکر سؤال کن من از ابوبكر راضي هستم آيا او نيز از من راضي است؟ امام در پاسخ فرمودند: من منکر فضائل ابوبکر نیستم ولی کسی که این روایت را نقل کرده میبایست به روایتی که از رسول خدا ﷺ نقل شده است حدیثشناسان آن را تأیید کردهاند نیز توجه می کرد که آن حضرت فرمودند نسبت دادن سخنان دروغ و ساختگی به من زیاد و از این پس هم زیادتر خواهد شد و کسانی که بر من دروغ ببندند جایگاه آنان پر از آتش خواهد شد. هنگامی که حدیثی از من به شما میرسد، آن را به کتاب خداو سنت عرضه کنید اگر با آن موافقت داشت آن را بپذیرید. اکنون این حدیث که نقل قول مى كنى باكتاب خدا موافق نيست، زيرا خدا در قرآن مي فرمايد: وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسانَ وَنَعْلَمُ ما

تُوَسُوسُ بِهِنَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ (ق/16). حال با توجه به این آیه آیا خداوند از رضا و سخط (رضایت و نارضایتی) ابوبکر آگاهی ندارد و میخواهد از خود او بپرسند. (حیات فکری امامان شیعه: ۴۸۸-۴۸۷)

۳. در دوران امام هادی الله که مشکلات فکری از ناحیهٔ غُلات همچنان ادامه داشت در روشنگری اذهان جهت فهم دقیق قرآن و اصالت دادن به قرآن برای تشخیص احادیث درست از نادرست تلاش وافر داشتند. از امام در رسالهٔ مفصلی، که ابن شعبه حرانی از آن حضرت نقل می کند، بر اصالت قرآن تأکید دارند و می فرمایند: «اخبار دو دسته هستند نخست اخبار و روایاتی که حق است و باید مبنای عمل قرار گیرند و دستهٔ دوم اخبار و احادیثی است که باطل اند و باید از عمل به آنها اجتناب شود، چون اجماع قاطبهٔ امت حقانیت قرآن است. در صورتی که قرآن بر روایتی صحه گذاشت اما گروهی آن را نپذیرفتند، باید بر صحت آن حدیث اعتراف کرد؛ زیرا اصل قرآن است. برای مثال، حدیث ثقلین با توجه به آيهٔ ولايت و حديث لَاجَبْرَ وَ لَا تَفْوِيضَ وَ لَكِنْ أَمْرٌ بَيْنَ أَمْرَيْنِ بِا توجه بِهِ آيات متعدد قرآن مورد تأييد هستند.» (حیات فکری امامان شیعه: ۵۱۶)

#### قرآن حاکم بر حدیث (معیار شناخت حدیث صحیح)

پرداختن به پدیدهٔ تحریف معارف اسلامی و جعل احادیث، در بستر زمان یک حادثهٔ تاریخی است و پرداختن به آن در این مقالهٔ مختصر نمی گنجد. در کتاب دین و زندگی ۳ از جمله حوادث و مسائل فرهنگی، اجتماعی پس از رحلت رسول اسلام ﷺ نیز به این مسئله بهصورت گذرا اشاره شده و امید است در یک مقالهٔ جداگانه به آن پرداخته شود.

با توجه به آنچه گذشت، انطباق قول و سیرهٔ معصومین بی با قول و سیرهٔ نبوی اثبات گردید اما حرکت فرهنگی مهم و اساسی ائمه بی در حفظ قول و سیرهٔ نبوی شاخصهٔ مهم دیگری داشت و باعث شد بهرغم فرمان حکومتی ممنوعیت نگارش حدیث، که مدتها ادامه پیدا کرد و باعث شد احادیث قطعیالصدور پیامبر اسلام سی کمتر در دسترس عموم قرار بگیرد، با حرکت مهم فرهنگی ایشان جبران شود و آن ارجاع احادیث به قرآن برای تشخیص حدیث صحیح از ناصحیح است که به اختصار سیرهٔ معصومین در این خصوص ذکر می گردد.

«پیامبر اسلام ﷺ برای مقابله با تحریف لفظی سنت دو راه پیش پای امت نهادند: ۱. مراجعه به قرآن بهمنظور شناخت احادیث سره از ناسره، ۲. مراجعه به اهل بیت، که حاملان اصلی قرآن

هستند.»(تحریفناپذیری قرآن: ۱۳)

تلاشهای خستگیناپذیر امام باقر الله سبب شد تا فقه شیعه به اتکای احادیث رسول خدا و الهامات غیبی به قلوب ائمه اطهار الله زودتر از اهل سنت تدوین یابد. میراث فقهی پیامبر اسلام علله مستقیماً از طریق اهل بیت عصمت به ما رسیده است ولی اهل سنت احادیثی را که از امام باقر الله نقل می کنند معمولاً با اتصال سند آن از پدرش و پدرانش به رسول خدا علله می رساندند. ولی شیعه به دلیل اعتقاد به علم و عصمت امام نیازی به ذکر سند نمی بینند. امام باقر الله فرمودند: «هرگاه حدیثی را روایت کردم و سند آن را ذکر نکردم سند من در چنین مواردی پدرم زین العابدین و از پدرش حسین و از پدرش علی بن ابیطالب و از رسول خدا و از جبرئیل و پس از آن از خداست» (حیات فکری امامان شیعه: ۳۰۶) میراث شیعه مورد به مورد به قرآن کتاب الله: یعنی وقتی حدیثی برای شما نقل می کنم مطابقت آن را با کتاب خدا از من سؤال کنید.» (حیات فکری امامان شیعه: ۳۰۷)

خلاصه آنکه قول و سیرهٔ معصوم حُجیت دارد؛ زیرا امام علم و عصمت دارد و حدیث امام بهطور مستقل پذیرفته است و گفتیم بینش اهل سنت در خصوص احادیث معصومین \_ علیهم السلام \_ آن است که اتصال احادیث آنان به پیامبر اسلام باشد و هریک از امامان حکم یک محدث کارامد را دارد. لذا برخی از آنان اعتقاد دارند که امام مانند سایر محدثان باید در محضر مشایخ حدیث استماع حدیث داشته باشد. امام صادق ﷺ نیز قرآن را بر حدیث حاکم میداند و قرآن را اصل و حدیث را فرع میدانند و ملاک درستی یا نادرستی حدیث را مطابقت با قرآن می دانند. امام در نقلهای مکرر فرمودند: «زمانی که حدیثی به شما میرسد اگر شاهدی از قرآن یا حدیث رسول خدا بر آن بود بپذیرید در غیر اینصورت این حدیث برای همان کسی باشد که حدیث را برای شما نقل کرده است.» و نیز فرمودند: «مَا لَمْ يُوَافِقْ مِنَ الْحَدِيثِالْقُرْآنَ فَهُوَ زُخْرُفٌ، يعنى حدیثی که مطابق با قرآن نباشد نادرست است.»

> (حیات فکری امامان شیعه: ۳۵۵) از امام رضا ﷺ دربارهٔ معیار شناخت حدیث صحیح نیز در این خصوص روایاتی است. ابوفره از امام رضا ﷺ سؤال میکند آیا شما روایات را تکذیب میکنید؟ امام فرمودند: «إذا کَانَتِ الرَّوَایَاتُ مُحَالِفَةٌ لِلْقُرْآنِ کَنَّبْتُهَا یعنی وقتی روایات مخالف قرآن باشد آن را تکذیب میکنم.» (حیات فکری امامان شیعه: ۴۵۹)

### = منابع

 ۱. بهرام بور، ابوالفضل؛ ترجمه و شرح واژگان قرآن، آوای قرآن، قم، ۱۳۹۱.
۲. جعفریان، رسول؛ حیات فکری و سیاسی امامان شیعه، انصاریان، قم، ۱۳۸۶.
۳. معرفت، محمدهادی؛ ضیانةالقرآن عن التحریف، ترجمه علی نصیری، تمهید، قم، ۱۳۸۸.